### 藝術認證

## NO. **58**

#### 目録 Contents

#### 編者的話

#### 展覽迴響

聲音和聲響 高美館「造音翻土—戰後台灣聲響文化的探索」展觀後 ◎黃明川 2 成像… 從「詩與藝,手牽手」看文字與藝術形式的連結與轉譯… ◎周益弘 8 抽象與具象的交響曲—

從高美館「典藏奇遇記:藝享天開詩與樂」展覽觸發,淺談音樂中的繪畫樣態 ◎林芳宜 14 人文軌跡的另類線索—《雄獅學》為我們開出的一扇窗 ◎羅潔尹 20

#### 文化參與權─藝術走入社群

從身心障礙觀眾到特殊需求觀眾 ◎于瑞珍 28

文化參與權!誰說了算? 台灣原住民文化參與的實踐意涵 ◎曾媚珍 36 從「關懷」走向「服務」一淺談高雄市立美術館的新住民文化參與 ◎張雅晴 44 從友善身心障礙者的服務中,發現翻轉美術館的力量! ◎洪威喆 50 用「心」開啟美術館這扇窗~淺談視障者參觀高美館美術展覽 ◎余青勳 58 歡迎光臨—導盲犬進入高美館 ◎蔡依玲 66

藝術課程進入城市的角落:高美館校園巡迴方案 ◎張淵舜 74

#### 新詩寫藝

形含於色,色含於形 ②鍾順文 80 夢遲遲 ②離畢華 82 婆憂鳥的思念 ②王凱 84 古錐的性地 ②慧子 86

#### 典藏選粹

用生命經驗創作──位女性藝術家----閱讀陳幸婉的紅與黑 ◎應廣勤 88

#### 南鳥紀事

打獵英雄─新好茶老獵人巴樂芝(李中華)的生命史 ◎王有邦 92

#### 藝評講堂

從右派規範批評到左派規範批評 ◎高干惠 98

#### 藝術哲學

超越符號學之争:文學作品的存在與同一(中) ◎陳宏星 104

## 聲音和聲響

高美館「造音翻土―戰後台灣聲響文化的探索」展觀後

文/黃明川(知名導演、前國家文化藝術基金會董事長)

#### 聲音的意義

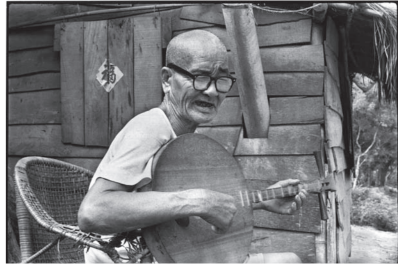
聲音本身就是一種文化,不同文化的人所使用的感嘆詞即不同,像我們說「唉呦~」,但美國人是說「Ouch…」。感嘆用的呼音表達裡面就已經有了文化,可是我們的社會並不把這種聲音表情當成一個重要的文化財來看待,許多相關於聲音的表現都有同樣的下場。

1989年我拍第一部劇情片〈西部來的人〉時,提出台灣各族群語言與聲音平等的概念。泰雅族有兩種區隔非常清楚的語言,〈西〉片的口述神話使用新竹尖石鄉山上的「鎮西堡」跟「司馬庫斯」兩個部落日常的語言。「司馬庫斯」是台灣海拔最高的部落,他們保存了很少受日本和國民政府影響的祖傳語言,使用的動詞、名詞,



#### 1 2

- 1 黃明川〈台北國際後工業藝術祭〉紀錄片 61 分鐘 1995 (黃明川提供)
- 2 張照堂〈紀念陳達〉 紀錄片 10分鐘 2000 (張 照堂提供)
- 3 高美館「造音翻土一戰後台灣聲響文化的探索」展覽一隅(攝影: 林宏龍)



跟表達文法、語氣也都保留了 下來。我用當地語言來講述 一則古老的傳說; 而另外以南 澳,尤其是大濁水溪北岸澳花 村部落的泰雅語來當對白。南 澳位於低海拔,不似鎮西堡座 落在高山,其泰雅語有著濃厚 的日本音,並參雜許多日本語 詞,再加上受到國民政府教育 政策的影響,他們已失去了原 先祖先流傳下來的語言。二戰 後人類學家在台灣研究發現, 海拔越低,原住民語言受殖民 統治的影響越深,海拔越高, 影響越少。這兩種語言本來來 自同一個祖宗和文化源頭,到

最後竟然彼此完全無法溝通。我用這兩個語言其中之一來敘述〈西部來的人〉祖先的神話,另一來表現他們當代青年的困境,提出對我們的語言和聲音的重視。慢慢地二十年後,好像大家逐漸可以理解我當初的企圖,但聲音做為一種文化嚴肅的選項,還是一直沒有被公開認真地以策展形式提出來,直到今年。

1995年一群搞噪音的朋友在台北縣政府文化中心(當初尚無文化局)的支持下舉辦了一展連續三晚的中秋大型表演,我受邀去做記錄拍攝,此結果即高美館「造音翻土一戰後台灣聲響文化的探索」(以下簡稱「造音翻土」)展覽裡的影片〈台北國際後工業藝術祭〉(台北場展覽也有)。相對於過往



官方支持的公開美術和音樂節慶,那是一個很大的翻轉,是新世代的強烈吶喊聲響,或者說,噪音是否就是一種藝術文化形式所提出的試驗。後來,我在1999年底到2009年拍攝的「台灣詩人一百影音計畫」,進行了100位詩人口述歷史訪談,以及請他們朗誦自己的詩,也在追求無形資產「聲音」的建構。人們對於詩的想像是文字,少認為它是聲音,所以我提出一個簡單的思索:如果唐朝韓愈的〈出師表〉用今天台灣政府標訂的「國語」來唸,發音將會是錯的,因為韓愈是河南人,唐朝首府在長安(今之西安),他講的是類今日的陝西音或河南腔,是絕對聽不懂這種最近二、三百年受北方滿族人影響下才產生的北京話的。



1 2

- 1 王明輝〈不在場證明〉混合媒材、聲音 2014(攝影:陳又維)
- 2 高美館「造音翻土一戰後台灣聲響文化的探索」展覽一隅(攝影:林宏龍)

聲音本身也是一種姿態和財產,例如許多英國 貴族,問他們Yes or No,會說「Aye」,不會說Yes, 因為「Aye」是蘇格蘭「是」的古音,今日被轉為 用來顯示身分或悠久承傳,這就是文化。他們如果 不再講這個音,它便從貴族的生活中消失,只活在 水手之類的答話裡。今年「造音翻土」展覽認真地 提出了再一次去思考我們文化裡一直被忽略的元素 - 「聲音」這件事情,值得珍惜。「台灣詩人一百 影音計畫」裡,大概有90%以上的詩人一輩子沒有 被記錄過,這個計畫的經驗就詩文學而言,為他們 保存聲音的意義,更勝於影像。當你直率地讀他們 的詩時覺得很順,但請詩人親自讀了之後才恍然大 悟,他(她)不是這樣呼吸、斷句的,特別的幾個 字發音與你不同,也超平你的想像;另外,因為年 龄層的關係,你唸的腔音又跟他有很大的落差。所 以人的聲音的保存也等同於記錄一個時代,意味某 一種年齡層的人才會這樣講,不少壯年者唸詩時瀰 漫著味濃的呼吸聲,或者戲劇性,因此讓人感覺一 種深具情感的韻味,它已經提升到不是只有聲音本 身,而是包含高度生命哀喜的感受。倘若說千禧年 後台灣的年輕人發音與音調都非常的統一,不捲舌 的就是很整齊的不捲舌,即使捲舌也不會像中國北 方人捲得很深,這也是文化。但因為聲音太抽象, 看不到、摸不著,所以台灣一般的政治思考,或想 要在文化有所建樹的人,也不認為「聲音」這一件 事情值得重視。



#### 「聲音」和「聲響」

1990年代很多音樂被支解並再創新,破銅爛鐵與非主流音樂因應而起,開始重新定義音樂。非主流聲響的迴訪,加上諸多考古重見天日的禁歌、陳達的恆春調、日本殖民宣傳影片、原住民流行歌曲、路邊叫賣的王祿仔仙到整個噪音運動,讓「造音翻土」這個展覽在台灣近代聲響文化上,呈現前所未有的思考。

「造音翻土」是個不可預料的展覽。通常美術館展覽是展示主流向度的東西,例如被人熟悉的、前衛的,或某個向度在學術認知主流等,可是這個展覽不然。不管是裡面一大堆影片,或者只有聲音、唱片,或有關音樂的出版物,它整體都跟聲音有關係,可說是一個媒介或載體,從《前進台灣》宣傳片的日治時代起始,時間的縱向軸和同時代的橫向軸之擺弧都非常巨大。因為豐富、元素夠多,因而短期間要超越這一由群組策展人共同揭橥「聲

音」及「記載」的展覽是相當困難的。

從展覽名稱來看,Altering Nativism 直譯是: 改變或改造本土主義,這個用詞很值得探索。藉 此,發生在台灣的美術展場不太重視的聲音、個別 作品、或是集體現象,都被翻挖放在一起;它好像 又說:「推翻本土主義 (nativism)」,意味著:「要 重建本土主義」。而它的英文本意又指出革命的方 向,Altering Nativism 事實上就是意圖要革命、改變 本土。如果說本土主義的主流是閩客人口於二戰前 遺留下來的傳統,包含先人所產生的文化跟思維, 這展覽名稱即具強烈的暗示,企圖去建構一個新本 土主義,也就是非主流的本土聲音美學。

#### 突破計會框架的聲響

治理者重視建設、秩序;革命者則重視毀滅、破壞,是反秩序。「造音翻土」展示的作品,不照原來的美感秩序或展場秩序去呈現,而

只是提出新的聲音觀點,至於這些東西在過去缺乏持續或薪傳成功,例如原住民流行歌曲結束了,它沒有造成新秩序,因為幾乎被現在的國語消滅了。全世界都如此,主流語言一直消滅其他殘留的語言,與其說要建構一個新秩序,不如說這個展覽本身就是個吶喊與哀鳴。也就是:展示的那些作品、構件、元素都是過去的,明顯是考古後組成的重現、再視、再詮釋,但現在回看,它們變成是一個可思可泣的時空。

「翻土」也有考古的意思,也就是把那些被淹沒的東西翻出來,重新再跟大家見面,這些東西都已經久遠、被遺忘了,只有一些不可思議的學者在收集。展覽開幕當天有位上海來的策展人,她說太豐富了,且直搖頭說,中國做不出這種展覽,他們的社會還沒到會為這種微不足道的聲音吶喊。台灣已走到開始重視這些存在過卻不被看重的聲音跟影像,「造音翻土」是有這個開闊的涵意。



#### 另一種聲響

聲音,如果有一定的藝術、文化內涵跟學術追求,他們都會存在,就像許常惠錄製陳達的聲音,就是無比珍貴的。如果沒有許常惠,陳達就只是恆春地方結婚喜慶拿著月琴唱歌的民俗樂手而已,現在變成歷史重要人物,完全是許常惠教授的努力,才能夠達到這種層次,許常惠就是一個媒介。「造

音翻土」亦是一個媒介,經由它,台灣完全靠自己 的豐富來凸顯存在的意義。

台灣政府對聲音藝術的政策愈來愈薄弱,愈來愈不給予支援,因為只想著「文創」。台北華山的租金貴得嚇人,政府實在不該以賺錢或回收為目的,為什麼一定要在文化要求回收?你國防部四處購買昂貴的外國武器,有辦法文創?有辦法回收

嗎?開發文創結果,使得實驗性像「後工業藝術 祭」那種場面不再可見。

現在文創被錯誤理解,都在做小工藝,格局很小。其實內部要一直革命才行,每三年到五年的時代,想法都不一樣,要容許造反,才能興起能反應 真實文化內涵的新潮流,帶動舊思維再調整自己, 讓社會一直往前進。社會總是有兩種力量,第一個



1 | 2

1 高美館「造音翻土一戰後台灣聲響文化的探索」展覽一隅(攝影:林宏龍)

2 高美館「造音翻土一戰後台灣聲響文化的探索」展覽一隅(攝影:林宏龍)

是要求你跟別人一樣,譬如說有什麼潮流起來,趕快跟上;第二個力量是要跟他人不一樣。社會必須容忍「怪咖」,不要把怪咖訓練成「同咖」。一個可貴的酒廠改成藝術特區,結果沒有藝術,所以進去想要贖回成本的一定要賣,以致藝術特區成為一個賣場。社會總是有兩種極端樣態,就讓它同時顯現有什麼困難呢?為什麼要壓抑實驗性這部分呢?文化的實驗與試煉被輕浮的主流所淹沒,是「造音翻土」給我們的另一啟示。

台灣太缺少一個容許年輕人憤怒發洩、表達新藝術的地方,應該有一些園地不要過度美化,可以做表演或新類型的發表,不要恐懼,政府要不怕被批評,要開放和容忍異端。假如能釋出一些舊工廠、另類空間,讓大家不斷地搞藝術革命,像1995年的「台北國際後工業藝術祭」與同年的「台北縣風箏節-淡水河上的風起雲湧」那樣保持朝氣,就不用煩惱為何藝術界缺乏抗爭性與實驗性了。

「造音翻土」其實就在展示邊緣,邊緣也會促成新的主流。現在好像另類空間很多,可是卻沒有任何從這種另類空間發展出驚人的新氣象來,原因不外使用者需做社區服務,要不就得付出高額租金。主政者的思維方向控制著社會文化的發展命脈,所以走安全與回收路線沒必然有用,社會不會因為政府保守與它習慣性的對價操作而進步的,不用做夢。其

## 聲音和聲響

高美館「造音翻土―戰後台灣聲響文化的探索」展觀後

文/黃明川(知名導演、前國家文化藝術基金會董事長)

#### 聲音的意義

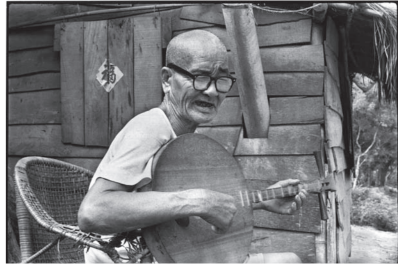
聲音本身就是一種文化,不同文化的人所使用的感嘆詞即不同,像我們說「唉呦~」,但美國人是說「Ouch…」。感嘆用的呼音表達裡面就已經有了文化,可是我們的社會並不把這種聲音表情當成一個重要的文化財來看待,許多相關於聲音的表現都有同樣的下場。

1989年我拍第一部劇情片〈西部來的人〉時,提出台灣各族群語言與聲音平等的概念。泰雅族有兩種區隔非常清楚的語言,〈西〉片的口述神話使用新竹尖石鄉山上的「鎮西堡」跟「司馬庫斯」兩個部落日常的語言。「司馬庫斯」是台灣海拔最高的部落,他們保存了很少受日本和國民政府影響的祖傳語言,使用的動詞、名詞,



#### 1 2

- 1 黃明川〈台北國際後工業藝術祭〉紀錄片61 分鐘 1995(黃明川提供)
- 2 張照堂〈紀念陳達〉 紀錄片 10分鐘 2000 (張 照堂提供)
- 3 高美館「造音翻土一戰後台灣聲響文化的探索」展覽一隅(攝影: 林宏龍)



跟表達文法、語氣也都保留了 下來。我用當地語言來講述 一則古老的傳說; 而另外以南 澳,尤其是大濁水溪北岸澳花 村部落的泰雅語來當對白。南 澳位於低海拔,不似鎮西堡座 落在高山,其泰雅語有著濃厚 的日本音,並參雜許多日本語 詞,再加上受到國民政府教育 政策的影響,他們已失去了原 先祖先流傳下來的語言。二戰 後人類學家在台灣研究發現, 海拔越低,原住民語言受殖民 統治的影響越深,海拔越高, 影響越少。這兩種語言本來來 自同一個祖宗和文化源頭,到

最後竟然彼此完全無法溝通。我用這兩個語言其中之一來敘述〈西部來的人〉祖先的神話,另一來表現他們當代青年的困境,提出對我們的語言和聲音的重視。慢慢地二十年後,好像大家逐漸可以理解我當初的企圖,但聲音做為一種文化嚴肅的選項,還是一直沒有被公開認真地以策展形式提出來,直到今年。

1995年一群搞噪音的朋友在台北縣政府文化中心(當初尚無文化局)的支持下舉辦了一展連續三晚的中秋大型表演,我受邀去做記錄拍攝,此結果即高美館「造音翻土一戰後台灣聲響文化的探索」(以下簡稱「造音翻土」)展覽裡的影片〈台北國際後工業藝術祭〉(台北場展覽也有)。相對於過往



官方支持的公開美術和音樂節慶,那是一個很大的翻轉,是新世代的強烈吶喊聲響,或者說,噪音是否就是一種藝術文化形式所提出的試驗。後來,我在1999年底到2009年拍攝的「台灣詩人一百影音計畫」,進行了100位詩人口述歷史訪談,以及請他們朗誦自己的詩,也在追求無形資產「聲音」的建構。人們對於詩的想像是文字,少認為它是聲音,所以我提出一個簡單的思索:如果唐朝韓愈的〈出師表〉用今天台灣政府標訂的「國語」來唸,發音將會是錯的,因為韓愈是河南人,唐朝首府在長安(今之西安),他講的是類今日的陝西音或河南腔,是絕對聽不懂這種最近二、三百年受北方滿族人影響下才產生的北京話的。



1 2

- 1 王明輝〈不在場證明〉混合媒材、聲音 2014(攝影:陳又維)
- 2 高美館「造音翻土一戰後台灣聲響文化的探索」展覽一隅(攝影:林宏龍)

聲音本身也是一種姿態和財產,例如許多英國 貴族,問他們Yes or No,會說「Aye」,不會說Yes, 因為「Aye」是蘇格蘭「是」的古音,今日被轉為 用來顯示身分或悠久承傳,這就是文化。他們如果 不再講這個音,它便從貴族的生活中消失,只活在 水手之類的答話裡。今年「造音翻土」展覽認真地 提出了再一次去思考我們文化裡一直被忽略的元素 - 「聲音」這件事情,值得珍惜。「台灣詩人一百 影音計畫」裡,大概有90%以上的詩人一輩子沒有 被記錄過,這個計畫的經驗就詩文學而言,為他們 保存聲音的意義,更勝於影像。當你直率地讀他們 的詩時覺得很順,但請詩人親自讀了之後才恍然大 悟,他(她)不是這樣呼吸、斷句的,特別的幾個 字發音與你不同,也超平你的想像;另外,因為年 龄層的關係,你唸的腔音又跟他有很大的落差。所 以人的聲音的保存也等同於記錄一個時代,意味某 一種年齡層的人才會這樣講,不少壯年者唸詩時瀰 漫著味濃的呼吸聲,或者戲劇性,因此讓人感覺一 種深具情感的韻味,它已經提升到不是只有聲音本 身,而是包含高度生命哀喜的感受。倘若說千禧年 後台灣的年輕人發音與音調都非常的統一,不捲舌 的就是很整齊的不捲舌,即使捲舌也不會像中國北 方人捲得很深,這也是文化。但因為聲音太抽象, 看不到、摸不著,所以台灣一般的政治思考,或想 要在文化有所建樹的人,也不認為「聲音」這一件 事情值得重視。



#### 「聲音」和「聲響」

1990年代很多音樂被支解並再創新,破銅爛鐵與非主流音樂因應而起,開始重新定義音樂。非主流聲響的迴訪,加上諸多考古重見天日的禁歌、陳達的恆春調、日本殖民宣傳影片、原住民流行歌曲、路邊叫賣的王祿仔仙到整個噪音運動,讓「造音翻土」這個展覽在台灣近代聲響文化上,呈現前所未有的思考。

「造音翻土」是個不可預料的展覽。通常美術館展覽是展示主流向度的東西,例如被人熟悉的、前衛的,或某個向度在學術認知主流等,可是這個展覽不然。不管是裡面一大堆影片,或者只有聲音、唱片,或有關音樂的出版物,它整體都跟聲音有關係,可說是一個媒介或載體,從《前進台灣》宣傳片的日治時代起始,時間的縱向軸和同時代的橫向軸之擺弧都非常巨大。因為豐富、元素夠多,因而短期間要超越這一由群組策展人共同揭橥「聲

音」及「記載」的展覽是相當困難的。

從展覽名稱來看,Altering Nativism 直譯是: 改變或改造本土主義,這個用詞很值得探索。藉 此,發生在台灣的美術展場不太重視的聲音、個別 作品、或是集體現象,都被翻挖放在一起;它好像 又說:「推翻本土主義 (nativism)」,意味著:「要 重建本土主義」。而它的英文本意又指出革命的方 向,Altering Nativism 事實上就是意圖要革命、改變 本土。如果說本土主義的主流是閩客人口於二戰前 遺留下來的傳統,包含先人所產生的文化跟思維, 這展覽名稱即具強烈的暗示,企圖去建構一個新本 土主義,也就是非主流的本土聲音美學。

#### 突破計會框架的聲響

治理者重視建設、秩序;革命者則重視毀滅、破壞,是反秩序。「造音翻土」展示的作品,不照原來的美感秩序或展場秩序去呈現,而

只是提出新的聲音觀點,至於這些東西在過去缺乏持續或薪傳成功,例如原住民流行歌曲結束了,它沒有造成新秩序,因為幾乎被現在的國語消滅了。全世界都如此,主流語言一直消滅其他殘留的語言,與其說要建構一個新秩序,不如說這個展覽本身就是個吶喊與哀鳴。也就是:展示的那些作品、構件、元素都是過去的,明顯是考古後組成的重現、再視、再詮釋,但現在回看,它們變成是一個可思可泣的時空。

「翻土」也有考古的意思,也就是把那些被淹沒的東西翻出來,重新再跟大家見面,這些東西都已經久遠、被遺忘了,只有一些不可思議的學者在收集。展覽開幕當天有位上海來的策展人,她說太豐富了,且直搖頭說,中國做不出這種展覽,他們的社會還沒到會為這種微不足道的聲音吶喊。台灣已走到開始重視這些存在過卻不被看重的聲音跟影像,「造音翻土」是有這個開闊的涵意。



#### 另一種聲響

聲音,如果有一定的藝術、文化內涵跟學術追求,他們都會存在,就像許常惠錄製陳達的聲音,就是無比珍貴的。如果沒有許常惠,陳達就只是恆春地方結婚喜慶拿著月琴唱歌的民俗樂手而已,現在變成歷史重要人物,完全是許常惠教授的努力,才能夠達到這種層次,許常惠就是一個媒介。「造

音翻土」亦是一個媒介,經由它,台灣完全靠自己 的豐富來凸顯存在的意義。

台灣政府對聲音藝術的政策愈來愈薄弱,愈來愈不給予支援,因為只想著「文創」。台北華山的租金貴得嚇人,政府實在不該以賺錢或回收為目的,為什麼一定要在文化要求回收?你國防部四處購買昂貴的外國武器,有辦法文創?有辦法回收

嗎?開發文創結果,使得實驗性像「後工業藝術 祭」那種場面不再可見。

現在文創被錯誤理解,都在做小工藝,格局很小。其實內部要一直革命才行,每三年到五年的時代,想法都不一樣,要容許造反,才能興起能反應 真實文化內涵的新潮流,帶動舊思維再調整自己, 讓社會一直往前進。社會總是有兩種力量,第一個



1 | 2

1 高美館「造音翻土一戰後台灣聲響文化的探索」展覽一隅(攝影:林宏龍)

2 高美館「造音翻土一戰後台灣聲響文化的探索」展覽一隅(攝影:林宏龍)

是要求你跟別人一樣,譬如說有什麼潮流起來,趕快跟上;第二個力量是要跟他人不一樣。社會必須容忍「怪咖」,不要把怪咖訓練成「同咖」。一個可貴的酒廠改成藝術特區,結果沒有藝術,所以進去想要贖回成本的一定要賣,以致藝術特區成為一個賣場。社會總是有兩種極端樣態,就讓它同時顯現有什麼困難呢?為什麼要壓抑實驗性這部分呢?文化的實驗與試煉被輕浮的主流所淹沒,是「造音翻土」給我們的另一啟示。

台灣太缺少一個容許年輕人憤怒發洩、表達新藝術的地方,應該有一些園地不要過度美化,可以做表演或新類型的發表,不要恐懼,政府要不怕被批評,要開放和容忍異端。假如能釋出一些舊工廠、另類空間,讓大家不斷地搞藝術革命,像1995年的「台北國際後工業藝術祭」與同年的「台北縣風箏節-淡水河上的風起雲湧」那樣保持朝氣,就不用煩惱為何藝術界缺乏抗爭性與實驗性了。

「造音翻土」其實就在展示邊緣,邊緣也會促成新的主流。現在好像另類空間很多,可是卻沒有任何從這種另類空間發展出驚人的新氣象來,原因不外使用者需做社區服務,要不就得付出高額租金。主政者的思維方向控制著社會文化的發展命脈,所以走安全與回收路線沒必然有用,社會不會因為政府保守與它習慣性的對價操作而進步的,不用做夢。其



# 從友善身心障礙者的服務中,發現翻轉美術館的力量!

文/洪威喆(臺灣藝術研究院採訪編輯)

「公民權首先從文化權的平等開始!」高美館館長謝佩霓自2009年上任後,開始推行「文化平權」的觀念,強調任何弱勢族群都有平等參與文化活動的機會,尤其是對身心障礙者的服務,例如對身障者提供無障礙環境,如有需要,服務員也會隨待在旁;每個月的第一個星期六上午固

定有手語導覽,聽障者亦可透過預約方式安排手 語導覽員;在特定展覽製作浮雕圖卡與點字書, 並運用美術資源教室讓視障者可做DIY教學活動, 導盲犬亦可進入美術館等一系列的配套措施,就 是要讓身心障礙的朋友來到美術館,都能與任何 觀眾一樣感受到友善的服務。





每個月的第一個星期六上午皆有手語導聲活動服務聽障朋友。(攝影:葉煌鳳 ) 2 高美館在2009年與法國羅浮宮合作

#### 透過展覽,打造無障礙服務

藝文活動本身在社會中就是一種弱勢,弱勢族群想參與藝文活動,更是弱勢中的弱勢。然而,要說服一般人走進美術館就已經很困難了,但高美館卻還要說服身心障礙者走進美術館,而且要讓他們在美術館裡也能體驗到藝術給人的感動。

高美館在2009年與法國羅浮宮合作推出「雕塑中的律動:羅浮宮Touch Gallery計畫」展,正式啟動了弱勢服務的升級規劃。展覽中的雕塑品皆可讓人觸摸來感受它的形體與肌理,還製作了點字的說明牌、附有點字與圖像浮雕紋路的展覽專輯,可說是完全針對視障朋友做的展覽,卻也讓明眼人在視覺之外有了新的藝術體驗。

高美館教育推廣組組長張淵舜表示,法國的 法律規定,羅浮宮必須提供給視障者一個合理、 全然式的展覽,比如視障者一進到展場的平面圖 是用點字板,他就可以知道這個展場大概有什麼 東西,進到展場後,地上就有導盲膠條,牆上會 設置扶手作為動線,他沿著扶手到作品前時,會 有個環狀凸起的裝置提醒他作品的位置,那裡會 有塊點字說明牌,而作品都是可觸摸的,所以視 障者進到展場,不用依靠別人來協助他,就能夠 「自導式」完成展覽體驗。

「雕塑中的律動」是高美館第一次與羅浮宮 合作,希望能夠透過這樣的展覽,對視障服務起 一個帶頭作用,羅浮宮也樂意提供高美館這樣的 交流,就把展覽整個移到台灣來,經由羅浮宮的 授權,透過羅浮奧藝術集團的贊助,將羅浮宮該 展的作品翻模複製到台灣,然後再與台灣的雕塑 家商借可觸碰的作品,完成了這次的台法合作。

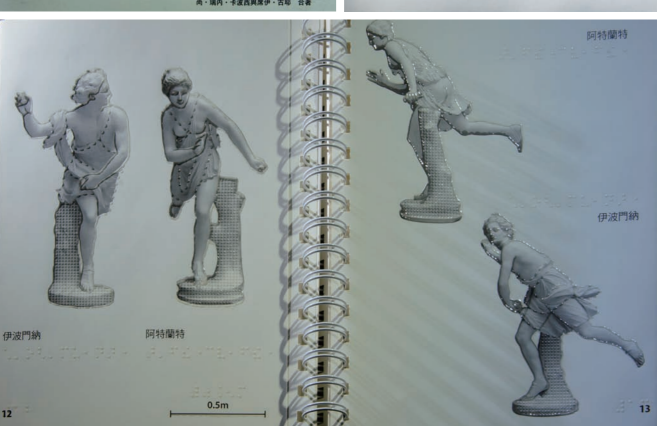
雖然有了羅浮宮的經驗在先,還有楠梓特 殊教育學校的指導,但為求視障服務可以盡善盡 美,在開展前找來了台灣導盲犬協會帶著視障朋 友與導盲犬進來體驗,修正服務的盲點,畢竟視





载士、又稱「博爾蓋斯的競技勇士」

大理石炭作 確守四韓



◀ 高美館「雕塑中的律動:羅浮宮Touch Gallery計畫」展覽專輯附有點字與圖像浮雕紋路,是完全針對視障朋友的需求進行設計,也讓明眼人在視覺之外有了新的藝術體驗。(攝影: 林宏龍)

障者在展場裡遭遇的問題,對已習慣展場環境的 明眼人來說,是一個從未感受過的經驗。

為了豐富視障者的藝術體驗,高美館亦在「美術資源教室」設計了DIY課程,負責協助這項活動的服務員林秀眉表示,2010年的「讓愛零距離、藝術親體驗~國際身心障礙者日」展覽,他們將館內「美術資源教室」佈置成畫室,讓視障朋友可以透過觸摸畫筆、畫布與瓶瓶罐罐的顏料,瞭解畫家的工作情形;裡面還有一些頭像雕塑、以及翻模自藝術家張啟華作品的玻璃纖維浮雕,讓視障者可以觸摸,然後再邀請藝術家張錦郎來教導視障朋友,如何透過油土捏出自己的頭像。

資源教室平常就可接受預約來安排活動,每次都不盡相同,像是讓視障者觸摸雕像,讓他們去比較與剛採下來的大理石的觸感有何不同,後來這裡成為視障團體「玩」得最開心的地方。

#### 跨出第一步:如何讓身心障礙者走進美術館

張淵舜表示,從羅浮宮引進這個可觸摸的雕塑展後,讓高美館導引到對視障者的體驗服務,從而對特殊的觀者有更深入的瞭解,不僅擴大了高美館與社福團體的合作連結,在解決問題的過程中,也開啟了高美館內部人員一連串的自我學習與成長。

首先,如何讓身心障礙者來到高美館,就是個問題,包括交通不便、生活型態無法配合、或訊息無法傳播到他們身上。林秀眉就發現,之前習慣將活動安排在下午,接觸了視障團體後才知

道,下午是他們要去做按摩工作的時間,所以任何關於視障者的活動要盡量安排在早上;此外,視障者平時很少出門,會走的路都是固定的路線,去陌生的地方都需要家人或志工陪同;如果對象是聽障者,還要透過手譯員的臉書、傳簡訊告知或是發傳真到協會,以文字代替聲音。

因此,為了讓身心障礙者能夠不畏千辛萬苦,來美術館看一次展覽,在做展覽或活動邀約時,最好是透過團體或協會進行,也因此開始了與導盲犬協會合作的契機。由於導盲犬協會為了訓練導盲犬,需要帶領導盲犬去各個環境訓練,因此高美館首先開放導盲犬入內,雖然全國的導盲犬並不多,但當美術館都可以開放讓導盲犬入內時,就起了一個帶頭的示範作用,像高美館問邊店家幾乎都開放讓導盲犬入內,因為人們會問:「導盲犬連美術館都可以進去了,為什麼你們店家不行?」

現在和高美館配合的單位,除了導盲犬協會外,還有楠梓特殊教育學校、伊甸園基金會、高雄市調色板協會等等,醫院也會帶精神障礙的患者來美術館參觀,轉化患者的情緒,如高雄醫學大學、高雄市立聯合醫院;而盲人重建院更把每月帶團來一次高美館當作常態性的活動,事先他們會先打電話跟服務員預約確認,然後到高美館待上一整天一半天在資源教室、半天在展場,中午休息時服務員會為他們找吃飯的地方。服務員葉煌凰表示:「我都跟他們說,我們來幫你設想,你只要把人帶過來就好。」



#### 視覺轉譯:可用手指閱讀的圖卡

製作視障者專用的導覽書亦是一項艱難的挑 戰,因為要如何將平面的圖像,轉化為可觸摸、 有立體感的浮雕,或是用凸出的膠膜以線條勾勒 出可被認知的輪廓,讓視障者摸得出來,是一種 專業。

負責這項業務的葉煌凰談到,一開始什麼都不懂,只好請教視障團體的老師,在藝術家米羅的「女人·星星·小鳥」展覽時,就請楠梓特殊學校的葉旭培老師指導,設計了浮雕圖卡,文字與點字並列,因為這樣陪同的明眼人才可以與視障者一起閱讀,共享展覽的樂趣:在製作「典藏奇遇記:藝享天開詩與樂」展覽的書法圖卡時,葉煌凰發現到另個問題,原來現在的啟明學校是直接教視障生點字,已不教他們漢字楷書了,所以他

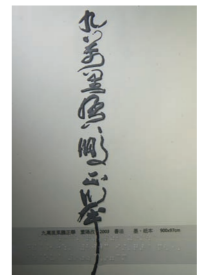
們摸到書法的圖卡時,並不認識自己摸到的是什麼字,因此導覽員必須向他們解說摸到的漢字,並以身體作為度量的尺寸來告訴他們,這個字原本有多大,比如像「有你半個人高,兩手張開那麼開」。此外,由於製作點字與可打印製作浮雕的紙材台灣並沒有生產,該紙材不是從日本就是英國進口,製作的成本高,且只能少量生產,而高美館本著回饋社會的心情,在展覽後亦將部份展覽書贈與楠梓特殊教育學校當教材書。

葉煌凰認為,她越投入就越發現將視覺符號轉化為觸覺語言的「閱讀」服務,這領域還很寬廣,但做的人又很少,她也沒有預設美術館投入這樣的導覽服務會得到什麼效力,但她認為就是要讓視障者產生興趣,想方設法的讓他們來這邊感到愉快,雖然不可能立竿見影、馬上就能看到











1 2 3

1 高美館舉辦米羅的「女人·星星·小鳥」展覽時設計浮雕圖卡,將文字與點字並列,讓陪同的明眼人可以與視障者一起閱讀,共享展覽的樂趣。(攝影:林宏龍)
2-3 高美館製作提供視障者使用之「典藏奇遇記:藝享天開詩與樂」展覽書法作品圖卡,因啟明學校已不教漢字楷書,而直接教視障生點字,當他們摸到書法的圖卡時,導覽員必須向他們解說摸到的漢字,並以身體作為度量的尺寸來告訴他們這個字原有尺幅。(攝影:林宏龍)

績效,讓每個視障者都願意來逛美術館,「但假如不跨出這一步,那麼就一個都沒有了。」

#### 從視障服務中發現閱讀藝術的真諦

雖然視障者是最不可能進入美術館的弱勢族 群,然而張舜淵卻從原本是為了視障者解說影像 的「口述影像」服務中,發現可將該項服務的訓 練導入志工的導覽教育。張舜淵談到,之前「國 際身心障礙日」時與導盲犬協會一起合辦盲人朋 友的電影欣賞會,邀請「口述影像協會」的老師 來為「聽眾」講述電影裡面的內容。這種講述 方式必須排除自發性的心理感受,針對影像或物 件可以發現的細節作描述,比如講述者不會看到 畫面說「好漂亮的黃昏」,因為「好漂亮」的形 容詞,對視障者來說沒有意義,他必須透過影像 的描述,來想像整個畫面的氛圍,例如「畫面左 上方的夕陽呈現金黃色,雲朵非常厚重,有密集 的漸層,所有的漸層也被光線照耀呈現金黃色, 畫面的右上方可以看到有一群鴿子從右而左飛過 去,畫面的下方是一大片金黃色的湖面,湖面上 有一些人坐在船上釣魚」。

觀眾看完展覽常會說「展覽好棒,作品都很好」,但是好在那裡,卻說不出來。張淵舜指出,因為一般人「觀看」作品,只留下整體印象,並沒有深入到作品的細節,而導覽志工或許會介紹這件作品的歷史脈絡、藝術家生平,觀眾聽了這麼多線索,卻沒有進入到作品的畫面。因此,張淵舜希望可以透過內部的培訓課程,讓導覽員具備「口述影像」的專業,不再只是觀看一件作品,而是深刻的閱讀一件作品,描述這個物質現象如何被產出,揭發這些作品上的所有表徵,讓藝術導覽可以變得很幽微、很深刻的視覺體驗。

在主要的身心障礙類型中,視障者可說是最不可能接近美術館的「視覺藝術絕緣體」,但高美館卻在視障者服務上花最多力氣,也從中獲得翻轉美術館的力量。張淵舜表示,如果高美館要帶給觀眾比較深入、某種藝術可予人的啟發,那絕對不是知識性的,而是可深刻觸發生命經驗的東西,「這東西來自我們對弱勢對象的關注、持續地再學習,可以去理解他們,並重新養成我們的專業素養。」