展覽迴響 Views on the Museum Exhibition Views on the Museum Exhibition 展覽迴響

# 聲音和聲響

高美館「造音翻土―戰後台灣聲響文化的探索」展觀後

文/黃明川(知名導演、前國家文化藝術基金會董事長)

### 聲音的意義

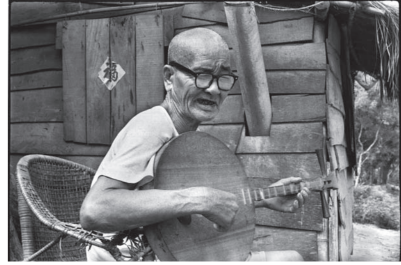
聲音本身就是一種文化,不同文化的人所使用的感嘆詞即不同,像我們說「唉呦~」,但美國人是說「Ouch…」。感嘆用的呼音表達裡面就已經有了文化,可是我們的社會並不把這種聲音表情當成一個重要的文化財來看待,許多相關於聲音的表現都有同樣的下場。

1989年我拍第一部劇情片〈西部來的人〉時,提出台灣各族群語言與聲音平等的概念。泰雅族有兩種區隔非常清楚的語言,〈西〉片的口述神話使用新竹尖石鄉山上的「鎮西堡」跟「司馬庫斯」兩個部落日常的語言。「司馬庫斯」是台灣海拔最高的部落,他們保存了很少受日本和國民政府影響的祖傳語言,使用的動詞、名詞,



## 1 2

- 1 黄明川〈台北國際後工業藝術祭〉紀錄片61 分鐘 1995(黄明川提供)
- 2 張照堂〈紀念陳達〉紀錄片 10分鐘 2000 (張 昭堂提供)
- 3 高美館「造音翻土一戰後台灣聲響文化的探索」展覽一隅(攝影:林宏龍)



跟表達文法、語氣也都保留了 下來。我用當地語言來講述 一則古老的傳說; 而另外以南 澳,尤其是大濁水溪北岸澳花 村部落的泰雅語來當對白。南 澳位於低海拔,不似鎮西堡座 落在高山,其泰雅語有著濃厚 的日本音,並參雜許多日本語 詞,再加上受到國民政府教育 政策的影響,他們已失去了原 先祖先流傳下來的語言。二戰 後人類學家在台灣研究發現, 海拔越低,原住民語言受殖民 統治的影響越深,海拔越高, 影響越少。這兩種語言本來來 自同一個祖宗和文化源頭,到

最後竟然彼此完全無法溝通。我用這兩個語言其中之一來敘述〈西部來的人〉祖先的神話,另一來表現他們當代青年的困境,提出對我們的語言和聲音的重視。慢慢地二十年後,好像大家逐漸可以理解我當初的企圖,但聲音做為一種文化嚴肅的選項,還是一直沒有被公開認真地以策展形式提出來,直到今年。

1995年一群搞噪音的朋友在台北縣政府文化中心(當初尚無文化局)的支持下舉辦了一展連續三晚的中秋大型表演,我受邀去做記錄拍攝,此結果即高美館「造音翻土一戰後台灣聲響文化的探索」(以下簡稱「造音翻土」)展覽裡的影片〈台北國際後工業藝術祭〉(台北場展覽也有)。相對於過往



官方支持的公開美術和音樂節慶,那是一個很大的翻轉,是新世代的強烈吶喊聲響,或者說,噪音是否就是一種藝術文化形式所提出的試驗。後來,我在1999年底到2009年拍攝的「台灣詩人一百影音計畫」,進行了100位詩人口述歷史訪談,以及請他們朗誦自己的詩,也在追求無形資產「聲音」的建構。人們對於詩的想像是文字,少認為它是聲音,所以我提出一個簡單的思索:如果唐朝韓愈的〈出師表〉用今天台灣政府標訂的「國語」來唸,發音將會是錯的,因為韓愈是河南人,唐朝首府在長安(今之西安),他講的是類今日的陝西音或河南腔,是絕對聽不懂這種最近二、三百年受北方滿族人影響下才產生的北京話的。

2|藝術認證



1 王明輝〈不在場證明〉混合媒材、聲音 2014 (攝影:陳又維)

2 高美館「造音翻土一戰後台灣聲響文化的探索」展覽一隅(攝影:林宏龍)

聲音本身也是一種姿態和財產,例如許多英國 貴族,問他們Yes or No,會說「Aye」,不會說Yes, 因為「Aye」是蘇格蘭「是」的古音,今日被轉為 用來顯示身分或悠久承傳,這就是文化。他們如果 不再講這個音,它便從貴族的生活中消失,只活在 水手之類的答話裡。今年「造音翻土」展覽認真地 提出了再一次去思考我們文化裡一直被忽略的元素 - 「聲音」這件事情,值得珍惜。「台灣詩人一百 影音計畫」裡,大概有90%以上的詩人一輩子沒有 被記錄過,這個計畫的經驗就詩文學而言,為他們 保存聲音的意義,更勝於影像。當你直率地讀他們 的詩時覺得很順,但請詩人親自讀了之後才恍然大 悟,他(她)不是這樣呼吸、斷句的,特別的幾個 字發音與你不同,也超平你的想像;另外,因為年 龄層的關係,你唸的腔音又跟他有很大的落差。所 以人的聲音的保存也等同於記錄一個時代,意味某 一種年齡層的人才會這樣講,不少壯年者唸詩時瀰 漫著味濃的呼吸聲,或者戲劇性,因此讓人感覺一 種深具情感的韻味,它已經提升到不是只有聲音本 身,而是包含高度生命哀喜的感受。倘若說千禧年 後台灣的年輕人發音與音調都非常的統一,不捲舌 的就是很整齊的不捲舌,即使捲舌也不會像中國北 方人捲得很深,這也是文化。但因為聲音太抽象, 看不到、摸不著,所以台灣一般的政治思考,或想 要在文化有所建樹的人,也不認為「聲音」這一件 事情值得重視。



#### 「聲音」和「聲響」

1990年代很多音樂被支解並再創新,破銅爛鐵與非主流音樂因應而起,開始重新定義音樂。非主流聲響的迴訪,加上諸多考古重見天日的禁歌、陳達的恆春調、日本殖民宣傳影片、原住民流行歌曲、路邊叫賣的王禄仔仙到整個噪音運動,讓「造音翻土」這個展覽在台灣近代聲響文化上,呈現前所未有的思考。

「造音翻土」是個不可預料的展覽。通常美術館展覽是展示主流向度的東西,例如被人熟悉的、前衛的,或某個向度在學術認知主流等,可是這個展覽不然。不管是裡面一大堆影片,或者只有聲音、唱片,或有關音樂的出版物,它整體都跟聲音有關係,可說是一個媒介或載體,從《前進台灣》宣傳片的日治時代起始,時間的縱向軸和同時代的橫向軸之擺弧都非常巨大。因為豐富、元素夠多,因而短期間要超越這一由群組策展人共同揭橥「聲

音」及「記載」的展覽是相當困難的。

從展覽名稱來看,Altering Nativism 直譯是: 改變或改造本土主義,這個用詞很值得探索。藉 此,發生在台灣的美術展場不太重視的聲音、個別 作品、或是集體現象,都被翻挖放在一起;它好像 又說:「推翻本土主義 (nativism)」,意味著:「要 重建本土主義」。而它的英文本意又指出革命的方 向,Altering Nativism 事實上就是意圖要革命、改變 本土。如果說本土主義的主流是閩客人口於二戰前 遺留下來的傳統,包含先人所產生的文化跟思維, 這展覽名稱即具強烈的暗示,企圖去建構一個新本 土主義,也就是非主流的本土聲音美學。

#### 突破計會框架的聲響

治理者重視建設、秩序;革命者則重視毀滅、破壞,是反秩序。「造音翻土」展示的作品,不照原來的美感秩序或展場秩序去呈現,而

只是提出新的聲音觀點,至於這些東西在過去缺乏持續或薪傳成功,例如原住民流行歌曲結束了,它沒有造成新秩序,因為幾乎被現在的國語消滅了。全世界都如此,主流語言一直消滅其他殘留的語言,與其說要建構一個新秩序,不如說這個展覽本身就是個吶喊與哀鳴。也就是:展示的那些作品、構件、元素都是過去的,明顯是考古後組成的重現、再視、再詮釋,但現在回看,它們變成是一個可思可泣的時空。

「翻土」也有考古的意思,也就是把那些被淹沒的東西翻出來,重新再跟大家見面,這些東西都已經久遠、被遺忘了,只有一些不可思議的學者在收集。展覽開幕當天有位上海來的策展人,她說太豐富了,且直搖頭說,中國做不出這種展覽,他們的社會還沒到會為這種微不足道的聲音吶喊。台灣已走到開始重視這些存在過卻不被看重的聲音跟影像,「造音翻土」是有這個開闊的涵意。

4 | 藝術認證

展覽迴響 Views on the Museum Exhibition Views on the Museum Exhibition 展覽迴響



#### 另一種聲響

聲音,如果有一定的藝術、文化內涵跟學術追求,他們都會存在,就像許常惠錄製陳達的聲音,就是無比珍貴的。如果沒有許常惠,陳達就只是恆春地方結婚喜慶拿著月琴唱歌的民俗樂手而已,現在變成歷史重要人物,完全是許常惠教授的努力,才能夠達到這種層次,許常惠就是一個媒介。「造

音翻土」亦是一個媒介,經由它,台灣完全靠自己 的豐富來凸顯存在的意義。

台灣政府對聲音藝術的政策愈來愈薄弱,愈來愈不給予支援,因為只想著「文創」。台北華山的租金貴得嚇人,政府實在不該以賺錢或回收為目的,為什麼一定要在文化要求回收?你國防部四處購買昂貴的外國武器,有辦法文創?有辦法回收

嗎?開發文創結果,使得實驗性像「後工業藝術 祭」那種場面不再可見。

現在文創被錯誤理解,都在做小工藝,格局很小。其實內部要一直革命才行,每三年到五年的時代,想法都不一樣,要容許造反,才能興起能反應 真實文化內涵的新潮流,帶動舊思維再調整自己, 讓社會一直往前進。社會總是有兩種力量,第一個



1 | 2

1 高美館「造音翻土―戦後台灣聲響文化的探索」展覽―隅(攝影:林宏龍)

2 高美館「造音翻土一戰後台灣聲響文化的探索」展覽一隅(攝影: 林宏龍)

是要求你跟別人一樣,譬如說有什麼潮流起來,趕快跟上;第二個力量是要跟他人不一樣。社會必須容忍「怪咖」,不要把怪咖訓練成「同咖」。一個可貴的酒廠改成藝術特區,結果沒有藝術,所以進去想要贖回成本的一定要賣,以致藝術特區成為一個賣場。社會總是有兩種極端樣態,就讓它同時顯現有什麼困難呢?為什麼要壓抑實驗性這部分呢?文化的實驗與試煉被輕浮的主流所淹沒,是「造音翻土」給我們的另一啟示。

台灣太缺少一個容許年輕人憤怒發洩、表達新藝術的地方,應該有一些園地不要過度美化,可以做表演或新類型的發表,不要恐懼,政府要不怕被批評,要開放和容忍異端。假如能釋出一些舊工廠、另類空間,讓大家不斷地搞藝術革命,像1995年的「台北國際後工業藝術祭」與同年的「台北縣風箏節-淡水河上的風起雲湧」那樣保持朝氣,就不用煩惱為何藝術界缺乏抗爭性與實驗性了。

「造音翻土」其實就在展示邊緣,邊緣也會促成新的主流。現在好像另類空間很多,可是卻沒有任何從這種另類空間發展出驚人的新氣象來,原因不外使用者需做社區服務,要不就得付出高額租金。主政者的思維方向控制著社會文化的發展命脈,所以走安全與回收路線沒必然有用,社會不會因為政府保守與它習慣性的對價操作而進步的,不用做夢。其

6 | 藝術認證